

سيكولوجيخ الحوار فلج القصيدة الجالهليخ

د. ليلى نعيم عطية الخفاجي



# بِشِيْرُكُولُ إِنْ الْمِيْرِي

#### مقدمة:

يخضع النص الشعري في عصر ما قبل الإسلام لمقاربات تحليلية شتى، لان النص بطبيعته يبدو طيعاً لمن يتناوله بالدرس والتحليل، ووجوده تقتضيه الضرورة التي غالبا ماتكون ضرورة آنية تتناسب مع مقتضى الحال، ويبقى النص الشعري مؤهلاً للكشف عن دلالات نفسية في إطار التحاور بأنماطه المختلفة ومحاوره المتباينة؛ لأن الشعر تعبير عن ميول وبواعث عززت أركان التجربة الإبداعية، والحوار بكل أبعاده يهييء ذهنية المتلقي لاستقبال الدوافع المختلفة التي اقتضت التحاور في النص، فحين يعبر الشاعر عن مشاعره وأفكاره لم يكن بمعزل عمن حوله بل يتفاعل تفاعلاً مباشراً مع محيطه الخارجي والداخلي، فموضوع القصيدة الم يأت الرتجالا وانما عاش قبل التأليف حياة متطورة منفعلة بمختلف المؤثرات النفسية التي تتصل به من قريب او بعيد (۱)".

ان استخدام الحوار في النص الشعري يخضع لمقاربات نفسية يعزز الشاعر من خلالها قدرته على تنامي الحدث واستشراف المشاركة الوجدانية لتفعيل الغرض او الفكرة التي يود التعبير عنها من خلال النصوص الشعرية التي يقدمها.

ويأخذ الحوار انماطا متعددة تثبت براعة الشاعر وقدرته على المسهد الى ذروة الابداع الفكري في اطار انساني وفني يتيح للمتلقي فرصة امكانية الوقوف على الحدث والتفاعل معه.

ويعد الحوار أهم عناصر القصة في القصيدة الجاهلية يهدف من خلاله الشعراء الى إيصال أحاسيسهم وعمق أفكارهم وما يجول في أنفسهم

<sup>(</sup>١) سيكولوجية الابداع في الفن والأدب: ١٠٧.

الى المتلقى، كما ان الحوار لايتقيد بشخصية واحدة، وإنما تتعدد الأشكال فيه وتتنوع الشخصيات حيث نجد عندهم حواراً مع النفس مما يطلق عليه بالمفهوم المعاصر المونولوج الداخلي أو حوارا مع المرأة (زوجة أو حبيبة أو بنتا او أما) او حوارا مع الابناء والأصحاب والحيوان في مشاهد الصحراء والصيد.

ونحن اذ نستجلى في هذا البحث طبيعة الحوار في النص الشعري فنحاول الوقوف على أبعاده لنستوعب البعد النفسى وتجلياته وبواعثه في قصائد الشعراء في عصر ما قبل الإسلام وأهميته داخل التجربة الشعرية الابداعية للشعراء. ويأخذ الحوار في النص الشعري أشكالا متعددة منها:

## ١. الحوار مع المرأة:

ان عملية الحوار مع المرأة تكشف الابعاد النفسية للشاعر حين تكون المرأة في اطار الحدث وعمق التجربة الابداعية والفنية له، فالتحاور مع المرأة يأخذ اشكالا متعددة في قصائده؛ لأن المرأة تشكل الباعث النفسي لتجاربه الموضوعية والفنية والقادرة على رفد النص بالزخم الفكري والابداعي والنفسي له. فهو يحاول اسقاط ما في نفسه على المرأة عن طريق التحاور معها لغرض ايصال فكرته التي يرغب في التعبير عنها باسلوب حواري هاديء وشفاف. وهذا "عنترة بن شداد" يحاور "عبلة" بقوله:

> شعثِ المفارق مُنهج سربالهُ لا يكتسى الا الحديد اذا اكتسبي قد طال ما لـبسَ الحديدَ فإنَّما فتضاحكتْ عجباً وقالت قولةً فعجبت منها كيف زلّت عينُها

عجبت عُبيلة من فتى متبدّل عاري الأشاجع شاحب كالمنصل لم يدَّهِنْ حَوْلاً ولم يترجَّل وكذاك كل مُغاور مستبسل صدأ الحديد بجلدة لم يُغسل لا خير فيك كأنها لم تحفِل ا عن ماجدٍ طلْق اليدين شمردل

# لا تصرميني يا عبيلة وراجعي في البصيرة نظرة المتأمل(١)

ان اسلوب الحوار الذي اجراه الشاعر عنترة بن شداد مع حبيبته عبلة يأخذ أبعادا نفسية تنطوي على عمق الألم الذي يستبطن دواخله، فحين رأته عبلة متغير الحال أشعث الشعر شاحب الوجه ضحكت منه غير مبالية بخصاله الحميدة وفروسيته الفذة التي لامثيل لها لانها تريد معشوقها كامل الأوصاف يغري أنوثتها، فالشاعر شقي بحبه أكثر مما سعد به، لأن سخرية "عبلة" توجعه الا انه يحاول استمالتها عن طريق عرضه لمفاخره وفروسيته واخلاقه الأصبلة فبقول:

يا عبلُ كم من غمرة باشرتُها فيها لوامعُ لو شهدت زُهاءَها إمّا تريني قد نحلْتُ ومن يكنْ

بالنفسِ من كادت لعَمرُكِ تنجليِ لسلوْتِ بعد تخصُّبِ وتكدُّلِ غرضاً لأطرافِ الأسنَّة ينحلِ (٢)

فياعبلة لو شهدت الغزوات والمعارك التي خضتها لما تحدثت بحديث العشاق الذين يتطلعون الى اللهو ولتركت زينتك من هول ما أرى في ساحات القتال.

ويتسامى ببطولته الفذة حين يقدم دليلاً ناصعاً لحبيبته "عبلة" فيقول:

فلرُبَ أبلِجَ مثل بَعلِك بادن ضخْم على ظهر الجوادِ مُهبَّلِ غادرتُهُ متعفراً أوصالُهُ والقومُ بين مُجَّرحٍ ومُجدَّلِ فيهم أخوثقة يُضاربُ نازلاً بالمشرَفيِّ وفارسٌ لم ينزلِ (٣)

وحين يقدم لعبلة الدليل القاطع والبرهان الساطع على فروسيته فانه يسعى الى تقديم نفسه بانه الفارس الأمثل الذي لايجاري في ساحات

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٥٦.



<sup>(</sup>١) الديوان: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢٥٦.

الوغى التي تشهد على فروسيته وشجاعته، كما انه ينصف خصماً كان غريماً له "مثل بعلك بادن" ليكون هذا الرد تعويضا عن سخريتها الموجعة.

ان حاجز اللون كان وراء فشل علاقات "عنترة" مهما كانت هذه العلاقات الا انه أكسبه الكثير من التحدي والاصرار على اثبات وجوده في الحياة وقد تمثل هذا في فروسيته التي لم تكن فروسية هوجاء ولا مغامرة الي أبعد الحدو د<sup>(۱)</sup>.

فسمات الحوار الذي أجراه "عنترة" مع حبيبته كان حواراً هادئاً شفافاً تلقائيا مدعما بالحجة والبرهان بان هذا التغير الذي تراه الحبيبة في شخص "عنترة" انما هو نتاج الفروسية الحقة والشجاعة الفائقة ولم يكن لعيب فيه.

ويتحاور الشاعر "سحيم" عبد بني الحسحاس مع المرأة على نحو المناهاة:

> ومثلكِ قد أخرْجتُ من خِـدْر بيتهـا وماشية مشي القطاة اتبعتها فقالت له يا ويح غيرك إنني ف نُفضَ ثوبيه ونظّر حوله أ إلا حبذا مسراكِ من شحَّ ليلةً

الى مجلس تجر بُرداً مسهما مِنْ السِّتر نخشى أهلها أن تكلُّما سمعت كلاماً بينهم يقطُرُ الدَّما ولم يخش هذا الليل أنْ يتصرَّما نعف ع بآثار الثياب مبيتنا ونلقط رفضاً من جُمان تحطَّما طرقت على شحط النَّوى أمَّ أسلما(٢)

يتباهى الشاعر "سحيم" أمام حبيبته بانها ليست الوحيدة في ميدان عشقه، ذلك لان مثلها كثيرات يسرعن الى لقائه من خدورهن وهن مرتديات أجمل الثياب وأحلاها، وقد وصف الشاعر المرأة التي خرجت تتسلل اليه في عمق الظلام من خدرها بانها رقيقة وديعة كالقطاة في مغامرة ليلية يخشى كل

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٣٥.



<sup>(</sup>١) ينظر: الشعراء السود وخصائصهم في الشعر العربي: ٣٥.

منهما الكلام خفية، كما ان الفتاة قد جاءت تحمل اليه نبأ فاجعاً بمؤامرة القوم لقتله. فقد سمعت منهم كلاماً "يقطر دماً".

ان صيغة الحوار تجمع بين الغرور والمباهاة وبين الخوف من القتل، فالحوار قد بدا هادئاً في أوله يكشف عن لذة الشاعر ومتعته مع النساء الأخريات لكنه تأجج بعد الصدمة التي تلقاها الشاعر بسماعه نبأ مقتله على يد القوم، كما ان الحوار لم يكن حواراً مباشراً بينه وبين المرأة بل ترك المرأة هي التي تتكلم ويكون الحوار مع المرأة مولماً في لحظات الوداع لاسيما وانها لاتصد عنه او تهجره دلالا ولكنها مرغمة على الرحيل ويبرز هذا الحوار في قصيدة للشاعر "قيس بن الحدادية" بقوله:

وقلت لها في السِّر بيني وبينها على عجل: أيِّان مَن سارَ راجعهُ فقالت: لقاءً بعد حول وحجّة وشحطُ النوى الالذي العهد قاطعُ

وقد يلتقى بعد الشَّتات أولو النوى ويسترجعُ الحيُّ السحابُ اللوامعُ (١)

ويبدو الحوار بين الشاعر وحبيبته نوعا من المناجاة النفسية يقوم على أساس التكافؤ في المواساة والتصبر، فالشاعر يواسي حبيبته كما تعمد هي لمواساته حيث نجده يبث لواعجه وآلامه لفراق الحبيبة، كما تقابله هي بالمثل: فالألم يعتصر قلب الشاعر كما يعتصر قلب الحبيبة ولايجدان الا التصبر والتأسي.

ونجد الشاعر "قيس بن الخطيم" يقيم حواراً مع "ابنة العمرى" ليعكس خوفه وقلقه على قومه من جراء ماينشب بينهم من حروب وثارات بقوله:

تقول ابنة العمرى آخر ليلها علامَ مُنعت النومَ ليلَكَ ساهرُ فقلت لها قومى أخاف عليهم تباغيهم لايبهكم ما أحاذر أ يُقال إلا تلك النبيت عساكر

فلا أعرفنكم بعد عزٍّ وثروةٍ

<sup>(</sup>١) عشرة شعراء مقلون: ٣٧.



## فلا تجعلوا حرباتِكُمْ في نحوركمْ كما شدَّ ألواح الرِّتاج ألا المسامرُ(١)

فالحبيبة تتساءل عن سبب أرق الشاعر وسهاده مما جعله من خلال الحوار يقدم تبريراً منطقياً لهذا التساؤل وهو موضوع الحرب الدائرة بين أبناء قومه وخوفه عليهم ثم اتجه مباشرة الى قومه يحذرهم مما هم فيه داعيا اياهم الى التماسك والالتحام موجها النصح والارشاد اليهم بتوجيه سلاحهم الى الأعداء وليس الى بعضهم البعض.

وتتجسد روعة الحوار في قصيدة الشاعر "لبيد بن ربيعة" في حديثه مع المرأة حيث تتجلى مناجاتها اياه فهي معجبة به حين كان شابا وسيما، وهي الآن تأسف لما رأته من تغير حاله وقد اضر به الكبر والشيب فبقو ل:

## قالت غداة انتجينا عند جارتها أنتُ الذي كنت لولا الشبيبُ والكبَرُ (٢)

ان لفظة (أنت الذي كنت) تحمل دلالة عميقة مشحونة بايحاءات عاطفية جميلة مؤثرة تحمل وقعاً مؤثراً في نفسية الشاعر فكان الجواب صادقا بأن بياض الرأس من الكبر وانما من شدة الحوادث ووقعها في ساحات القتال وخوضه غمرات الحروب وصبره على وقائع الأيام وأهوالها:

فقلت ليس بياضُ الرأس من كبر لو تعلمين وعندَ العالم الخبرُ لو كان غيرى سُليمي اليومَ غيَّرهُ وقعُ الحوادثِ إلَّا الصَارمُ الدُكَرُ (٣)

ان الحوار هنا أشبه بمناجاة عاطفية مؤثرة قد انطوى على عمق اللذة والألم في أن واحد. فاللذة تتجسد في كونه شاباً وسيماً يغري النساء في شبابه والآن أصبح شيخا وقد ألم برأسه الشيب وهذا منتهى الألم والمرارة

مجلمة مداد الآداب 🕳

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۳۰۸.

<sup>(</sup>٢) شرح الديوان: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٦٢.

فتحولت لذته الى ألم لكنه تسامى على ألمه ويعلن بأيماءة صريحة ان تغير حاله كان بفعل الحوادث وشدة الوقائع وهول المصائب فشاب قبل أوانه، كما يقول ولو كان غيري غيرته الحوادث ولكنني صارم كالسيف لم تغيرني الحوادث.

## ٢. الحوار مع الحيوان:

وفي مشهد صيد عند الشاعر الفارس "عمرو بن معد يكرب الزبيدي" تراه يحاور اسداً في موقف فروسي رائع يصف اللحظة المرعبة لهيئة الأسد وقوته في حوار يعكس لنا قدرة الشاعر على المواجهة مع خصمه فيقول:

وقلت له وقد أبدى نصالاً يسدُلُّ بمخلب وبحد نصالاً وفي يُمنايَ ماضي الحد للقلي المقل المسالة أبقى المدين فلباه وقلبي مثل قلبك ليس يخشى وأنت تسروم للأشبال قوتا ففيم تسوم مثلي أن يُولِي فصحتُكَ فالتمس ياوينك غيري فلما ظن أن الغش نُصنحى

مُحددةً ووجهاً مكفه ررّاً وباللحظات تحسب بُهُنَّ جَمْرا وباللحظات تحسب بُهُنَّ جَمْرا بمضربه قِراعُ الحرب أثرا بكاظمة غداة لقيت عَمْرا مصاولة فكيف أخاف ذُعْرا وأطلب لابنة الأعمام مَهْرا ويجعل في يديك النفس قَهْرا طعاماً إنَّ لحمي كان مُرّا طعاماً إنَّ لحمي كان مُرّا وخالفني كأتي قلت هَجْرا(١)

ويصل الحوار هنا الى ذروة التوتر وكأننا أمام مبدع مسرحي بارع في رسم لوحة المواجهة العنيفة بين أسدين فالبطولة المثلى للأسد مقابل البطولة المثلى للشاعر فالشاعر أمام الأسد في موقف المواجهة وهو يحاوره محاورة البطل للبطل ويقدم له الدليل القاطع على بطولته وهو يمتشق سيفه

<sup>(</sup>١) الديوان: ٩٤-٩٧.

في ساحات الوغى، ومن خلال المحاورة نجد ان الشاعر ينصف خصمه "وقلبي مثل قلبك ليس يخشى" لانه على يقينية تامة بأن قلب الأسد لا يخاف وهو في موقف الدفاع عن قوت أشباله كما الشاعر يحاول تقديم المهر لأبنة عمه من خلال الصيد، فالخصمان لهما موقفان متشابهان، فالحوار هنا جاء بين الند ثم يقدم الشاعر نصيحته للأسد أن يلتمس الطعام في مكان آخر.

ان الشاعر هنا أصبح في موقف لايحسد عليه إمّا خوض المعركة ببسالة وإمّا الفرار من سطوة الأسد برسم صورة أخرى لهذا المشهد المروع فيقول:

مشى ومشيت من أسدين راما هززت له الحسام فخلت أنّي وجدت له بجائشة أر ته وخسر مُضرر مُضرباً بدم كاني وقلت له يعز علي أنّي وقلت له يعز علي أنّي ولكن رمنت شيئاً لم يرمنه فإن تك قد قُتِلت فليس عارا

مراماً كان إذْ طلباهُ وعُرا شففت به لدى الظلماء فجرا بان كذبَتْهُ ما منتَّهُ عدْرا هدمت به بناءً مُشْمخرّا فقلت مُناسبي جَلَداً وقَسْرا سواك فلم أطق ياليث صبرا فقد لاقيت ذا طرفين حُررا(۱)

ويتنامى الحوار مع الحركة السريعة في كل جزئية من جزئيات الصورة تتخلله لغة مرهفة وتأزماً في الأحداث فالوضع قد تفجر عنفاً وبدأ الصراع بين الليثين سلاحاً ذا حدين، لتأتين النهاية بقتل الشاعر للأسد مع ألمه لقتله هذا الخصم الشبيه له في المصاولة والقوة انطلاقاً من حس الشاعر ونبله وانصافه خصمه النظير له في الشجاعة والقدرة على المواجهة ـ اذن هي مواجهة الخصم للخصم والند للند والنظير للنظير. فالحوار هنا قد جاء متساوقاً ومتناغماً مع سرعة الحدث كما انه يتسم برشاقة الكلمات ورهافتها

~ Tr1

<sup>(</sup>١) الديوان: ٩٤-٩٧.

انطلاقا من قدرة الشاعر على ابراز الحدث بهذه الصورة وتأطير المشهد بالحيوية والتوتر والتشويق. فاللوحة تبدأ بمواجهة مع الأسد ثم ثبات الشاعر الفارس وتقدمه نحو خصمه ثم يبدأ الحوار أولا بالمعاتبة ثم نهيه عن الإقتراب لكن الأسد الباحث عن الفريسة لا يسمع النصح ولا يقبل التراجع كما ان الشاعر الفارس يرفض التراجع أيضا، لأن من شروط الفروسية الحقة الثبات والمواجهة في ساحة الوغي ومن أخلاق الفارس الملتزم أنْ لا يخل بشرط من شروط الفروسية والحفاظ على المواقف البطولية التي من شأنها أنْ تجعل الفارس قدوة يقتدى به ومثالا يحتذى به بعد أنْ تتفجر سماته البطولية في ذاكرته بأنه عصبيّ على الفرسان في ساحات القتال ولحمه مرّ لايؤكل. ينتهي هذا التكييف والبراعة في التصوير الى صعق الأسد بضربة من سيف الشاعر ويخر الأسد على الأرض ليتكلل المشهد برثاء الشاعر لخصمه البطل ويمتزج الحوار والسرد القصصي في هذه اللوحة البطولية بين اللبثين.

ويحاور "عنترة بن شداد" فرسه الذي يتحول الى مشارك انساني أو صديق مقاتل يؤكد عمق العلاقة الفروسية الانسانية بينه وبين فرسه رفيقه في ساحات القتال فبقول:

يدعون عنتر والرماح كأنها ما زلت أرميهم بثُغرةِ نحرهِ ف ازور من وقُع القن بلبان ب لو كان يدرى ما المحاورة اشتكى أو كان يدرى ما جواب تكلمي (١)

أشطانُ بئر في لبان الأدهم ولبانِــهِ حتــى تســربَل بالــدِّم وشكا إلى بعبرة وتَحَمْحُهم

العدد الثاني

ان النص يكشف عن مدى العلاقة الانسانية والمشاركة الوجدانية بين الشاعر وفرسه، فعنترة لم يكن يهتم بفرسه فحسب بل جعله صديقا

<sup>(</sup>١) الدبوان: ٢١٦.

ورفيقاً له في ساحات القتال. فالحوار هنا جاء متناغما مع لغة الشاعر المرهفة " شكى، اشتكى" وتصوير حركة الفرس والطعنات التي تناوشته، فاللحن الحزين قد طغا على حوار الشاعر مع فرسه فيزداد الايقاع عنفا والموسيقي يسيطر عليها اللحنان: اللحن القبلي في الأفعال والتذمر وصيحات القتال والدعوى الى مشاركة عنترة، واللحن الفروسي الذي يتمثل في تصوير فرسه وحركته والطعنات فيه، وكأننا نسمع صهيله وشكواه وصوت سقوط الرماح عليه ونشعر بذلك الأيقاع الجميل الحزين عندما يتناول الشاعر الحو ار ببنه و ببن فر سه(1)".

وبذلك يكون الشاعر وحصانه جسداً واحداً وليس من الغريب أنْ يخلع عليه شعوراً انسانياً انطلاقاً من عمق المشاركة والملاصقة بينهما.

ويقول الشاعر "امر و القيس" محاوراً الذئب:

وماءٍ كلون البَوْل قد عادَ آجناً قليلً به الأصوات في كلآ مَحْل لقيتُ عليه النَّنبَ يعوي كأنَّهُ خلامن كُلِّ مال ومن أهل الله النَّالِ عليه النَّالِ اللَّه اللَّه اللَّه اللّ فقلت له يا ذئب هل لك في أخ يواسي بلا أثرى عليك ولا بُخْل ف فقالَ هداكَ اللهُ إنَّكَ إنمّا دعوْتَ لما لمْ يأتِهِ سَبُعٌ قبلى فلستُ بآتيـــهِ ولا أســتطيعُهُ ولاكِ اسقنى أنْ كـان مـاؤك ذا فضل فقلت عليكَ الحوض إنّى تركتُـهُ وفي صَفَوهِ فضلُ القلوص من السَّجل فطرّبَ يستعوي ذئاباً كثيرةً وعدّيث كُلّ من هواهُ على شُعُل (٢)

ان حوار الشاعر امريء القيس مع ذئبه يعكس عمق الأسى ومدى الغربة التي يعاني منها الشاعر متمثلا بالابتعاد عن الأهل والشعور بالحرمان وفقدان المال والسلطة مما أثار حزنه وألمه وهو يدعو ذئبه الي

العدد الثاني

<sup>(</sup>١) نقد النص: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٣٦٣.

المواساة والمشاركة الأنسانية، لأن الذئب يعاني أيضا من ألم الغربة في بيداء مقفرة، فجاء الحوار لطلب المؤاخاة (هل لك في أخ) ليكون بديلاً ومشاركاً انسانياً فاعلاً في عمق الأسى وبديلاً عن الأهل والأصدقاء.

فالتفرد والضياع كانا سبباً فاعلاً في اجراء هذا الحوار التقابلي (فقلت له، فقال) الذي ولّده المكان والزمان والغربة القاتلة.

فالذئب هنا يبدو معادلاً موضوعياً للشاعر يعكس انفعالات الشاعر وعاطفته مما دعاه الى ارساء قواعد المؤاخاة والمشاركة الأنسانية على الرغم من الفوارق التي تجعل المؤاخاة بين الشاعر والذئب مستحيلة؛ بسبب عدوانية الذئب وتهديده المباشر للشاعر، لذلك يبدو الحوار ليس حواراً واقعياً يتقبله العقل بل هو عنصر من عناصر الخيال، فأي إخاء يجمع بين هذين النقيضين وأية دعوة الى التآخي تجمع بين عدوانية وشراسة الذئب المتوحش في هذه البيداء المقفرة وبين الشاعر مما يؤكد ذلك رفض الذئب لهذه المشاركة وهذه المؤخاة مستغرباً:

فقال هداكَ اللهُ إنكَ إنّما دعوت لما لم يأتِهِ سبعٌ قبلي(١)

ويحاور الشاعر "امرؤ القيس" شاكياً له همه واحزانه وكأنه ند له دون ان ينسى اضفاء هذا الهم على الذئب بالذات عبر تصوير حزين فيقول: فقلت له لما عوى إنَّ شاننا طويلُ الغنى ان كنت لما تمول كلانا إذا ما نالَ شيئاً أفاته ومن يحترث حرثي وحرثك تُمولً(١)

فالشاعر يرفع عن نفسه مسؤولية التراجع والتخاذل ويصور نضاله في سبيل المطمح البعيد، كما ان ركوبه الأخطار بغية الوصول الى ما

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٣٧٢.



<sup>(</sup>١) الديوان: ٣٦٣.

يريد مفجرًا أضواء البطولة وعدم الإنهزامية حول شخصه حتى لايتعرض للوم لائم في ذلك الفشل أو الخذلان.

ويجرى الشاعر "عامر بن الطفيل" حوارا انسانيا رائعا مع فرسه في ساحات القتال فيقول:

> وقد علم المزنوق أنّى أكرُّهُ إذا أزورً من وقع الرماح زجرتُــهُ

عشية فيف الريح كرَّ المُشهّر وقلت له أرجع مقبلاً غير مدبر وأنبأتَـــهُ إِنَّ الفــرارَ خزايــةً على المرءِ ما لم يُبِلَ عـنراً فيُعـذَر ألستَ ترى أرماحهم في شُرّعاً وأنت حصانٌ ماجدُ العرق فاصبر أردتُ لكيما يعلمُ الله أنّنك صبرتُ وأخشى مثل يوم المشقّر(١)

في معركة فيف الريح انطلق جواد الشاعر المسمى "المزنوق" وكان الشاعر يحثه على الإقدام وعدم التراجع لأن الفرار خزى وعار من وجهة نظر الشاعر وفي عرف الفروسية الذي اعتاد عليها العرب في ساحات القتال وكأن الشاعر يتسامى بنفسه عن الخصال المعيبة بحق فارس شهدت له ساحات المعارك بالبطولة والشجاعة الفذة فهو لايريد لهذا الفارس التراجع والفرار بل الثبات والصبر فأسقط ما في نفسه على فرسه، فالفرس مرآة عاكسة لما يريده الشاعر تتحمل كل صور الإظهار الذاتي له وكأنه صورة من نفسه. وقد ابتعد الشاعر عن وصف الفرس وقدراته من حيث السرعة والأصل واللون والخواص الجسدية المتناسقة بل حاول التركيز على صبره وثباته كصبر فارسه وثباته في هذه المعركة. ان تفاصيل الصورة الوصفية للجواد لم تظهر بل عمد الشاعر الى اظهار الصفات المعنوية والابتعاد عن الجزئيات التي تدخل في اطار الوصف الجسدي لهذا الجواد.

<sup>(</sup>١) الدبو ان: ١٠٧.

وكأنه اسقط ايجابيات الأنت على الأنا وهذا الاسقاط الذي يسمى في علم النفس بالاسقاط العكسي قد عزز الصورة في اطلاق الصفات المثالية التي تكشف عن طموحه العالي في الثبات في ساحات القتال فحاول اسقاطها على فرسه؛ لان المغامرة تستحق الصبر والإقدام وليس التراجع والفرار.

وحين تتشابه المعاناة والنواح والحزن يعمد الشاعر "صخر الغي" الى محاورة الحمامة النائحة بعد فقدان ابنه فيقول:

وما إنْ صوتُ نائحـة بليـل تجهنا غادييني فسايلتني فعادييني فسايلتني فقلت لها فأما ساق حُرِّ وقالت لن ترى أبداً تليداً كلانا رد صاحبه بياس

بسبلًل لا تنامُ مع الهُجودِ بواحدة واسالُ عن تليدي فبانَ مع الأوائلِ من تمودِ فبانَ مع الأوائلِ من تمودِ بعينك آخر الدّهرِ الجديدِ وتأنيب ووجدانِ بعيد (١)

ان حالة الشاعر هنا شبيهة بحالة الحمامة النائحة الثكلى التي فقدت فرخها، فهي مشارك وجداني في الحزن والفقد فالشاعر والحمامة كلاهما قد فقدا ابنهما، فالحمامة لاتنام وتسأل الشاعر عن فرخها كما يتراءى له وبدوره يسألها عن ابنه "تليد" فيكون الجواب واحداً وهو الفقد والفراق الذي لا عودة ترتجى منه فهو يعكس حزنه وآلامه على صوت الحمامة النائحة بايقاع نفسي مؤثر فالحوار مع الحمامة والمشاركة في الحزن يضفيان على النص جواً نفسياً حزيناً يبعث الآهات في كل بيت من أبيات النص كما انهما يعكسان اليأس والتشاؤم من حالة اللاعودة والفقد الأبدي.ويسقط الشاعر الملتمس أحزانه وحنينه الى وطنه العراق الذي فارقه مجبراً كارهاً ليكون في مأمن من غدر "الملك عمرو بن هند" على ناقته في حوار جميل بينه وبين الناقة فيقول:

مجلة مداد الأداب • العدد الثاني

<sup>(</sup>١) شرح أشعار الهذايين، جــ ١/ ٢٩٣.

#### د. ليلي نعيم عطية الخفاجي

أنَّى طربتِ، ولم تُلحَى على طرب ودونَ الفك في أمراتُ أماليسُ حنَّت إلى نخلة القُصوى فقلت لها بَسْلُ عليك ألا تلك الدهاريس أ أمى شآمية - إذ لا عراق لنا - قوماً نود هم إذْ قومنا شُوس أمي لن تسلكي سُبُلَ البوياةِ مُنجِدةً ما عاش عمرو، وما عُمِّرتَ قابوسُ (١)

ويبدو الحوار مع الناقة حواراً متخيلاً يكشف عن ألم الشاعر وحرمانه من وطنه (اذ لاعراق لنا) فالشاعر قد فارق وطنه سنوات عدة عاني فيها ألم الغربة والحسرة على فقد الأحبة والأهل والديار الذي عبر عنه من خلال حنين ناقته الى مر ابعها، كما يكشف النص عن اليأس في العودة ما دام هذا الملك وأخوه يحكمان هذا البلد كما انه يجد تعزية في بلد أخرى هي بلاد الشام التي يقيم فيها للتخفيف عن آلامه.

## ٣. الحوار مع الأصحاب:

ونجد الشاعر "متمم بن نويرة" يحاور صاحبه في مرثية أخيه "مالك بن نويرة" فيقول:

لقد لامنى عند القبور على البكا رفيقي لتذراف الدموع السوافك أمن أجل قبر بالملا أنت نائحٌ على كلِّ قبر أو على كلِّ هاك؟ فقلتُ له: إنّ الشجا يبعث الشجافدعني فهذا كلَّهُ قبرُ مالكِ(٢)

فالحوار الذي جرى بين الشاعر "متمم بن نويرة" ورفيقه يقوم على ابعاد المشاركة الانسانية الفاعلة والتجاوب مع آلام الأخرين فالدموع التي يذرفها الشاعر على كل قبر انما هو انسحاب وجدان الشاعر الي الآخر

<sup>(</sup>Y) الأمالي: -1/Y.



<sup>(</sup>١) ديوان شعر الملتمس: ٨.

#### سيكولوجية الحوارفي القصيدة الجاهلية

والتجاوب معه " ان الشجا يبعث الشجا " فالشجا الأول واقع موضوعي اما الثانية فهي الداخلي المولود من هذا الخارج او الواقع(1).

وحين يقف الشاعر "طرفة بن العبد" على اطلال الحبيبة وديارها الخالية من الأهل يتحاور مع اصحابه فيقول:

لخولة أطلل لله ببرقة تَهمد تلوح كباقي الوشم في ظاهر اليد وقوفاً بها صحبي علي مطيّهم يقولون لا نهلك أسى وتجلّد (٢)

فالأصحاب يطلبون من الشاعر الصبر والتجلد محاولة منهم لمساعدة الشاعر والتخفيف عن آلامه واحزانه. تلك الاحزان التي دعتهم الى التجاوب الإنساني والمشاركة الوجدانية معه " لاتهلك أسى وتجلد " ولكن الشاعر كان منشغلاً بحزنه على تلك الديار التي اثارت فيه عمق الأسى، فكان الحوار يعتمد على طرف واحد وهو الآخر " الأصحاب " لكنه لايخلو من البعد الإنساني الذي أبداه هؤلاء الأصحاب في تخفيف أحزان الشاعر وآلامه.

وعلى الضد نرى الشاعر "امرأ القيس بن حجر" يتولى مهمة التخفيف من آلام صاحبه حين يراه باكياً شاكياً غربته وحنينه الى قومه فيقول:

بكن صاحبي لما رأى الدرب دونه فقلت له لا تبك عينك إنّما وإنسى زعيمٌ إنْ رجعت مُملّكاً

وأيقن أنّا لاحقان بقيصرا نُحاولُ مُلكاً أو نموت فنُعذرا بسير ترى منه الفُرانِقَ أزورا(٣)

<sup>(</sup>٣) الديوان: ٦٥.



<sup>(</sup>١) مقالات في الشعر الجاهلي: ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٥.

العدد الثاني

فالشاعر هنا يحاول التخفيف عن صاحبه الشاعر "عمرو بن قميئة" حين رآه يبكي لفراق الأهل والديار، وكان الشاعر "امرؤ القيس" قد مر ببني يشكر في سيره الى "قيصر" ملك الروم فسألهم: هل فيهم شاعر..؟ فذكروا له "عمرو بن قميئة" اليشكري" فدعاه ثم استنشده فأنشده وأعجبه، فاستصحبه "امرؤ القيس"، فأجابه الى صحبته.

فحين بكى الشاعر "عمرو" حنيناً الى بلاده خاطبه "امرؤ القيس" ونهاه عن البكاء محاولاً التخفيف عن آلامه بذلك الحوار مع الأبناء:

في مقطوعة رائعة تعج بالمشاعر الأنسانية يذكر الشاعر "سلامة بن جندل" عن "ابنته" التي كانت تحاوره وتناشده البقاء معها وعدم تركها وحيدة بعد ان عزم على الرحيل قائلا:

تقول أبنتي: إنَّ انطلاقك واحداً الى الرِّوع يوماً تاركي لا أباليا دعينا من الإشفاق، أو قدّمي لنا من الحدثان والمنيّة راقيا سنتلفُ نفسي، أو ساجمعُ هجمةً ترى ساقييْها بألمان التراقيا(١)

فالشاعر هنا يعبر عن حنين ولهفة "ابنته" واشفاقها وخوفها من البقاء وحيدة لكثرة سفر أبيها عنها اما في الحروب والأسفار والغزوات مستخدماً أسلوب الحوار الذي يعكس من خلاله خلاصة تجاربه في الحياة وفلسفته التي يؤمن بها من ان الموت قدر لابد منه وعلى الإنسان مواجهته بشجاعة الرجال لكننا نجد في هذا الحوار نوعاً من الصلابة والقسوة يعززه قول الشاعر "دعينا من الإشفاق" قسوة تتم عن ألم وحزن فهو لايستطيع مواجهة الفتاة او الرضوخ لطلبها مما نجد في قوله هذا تصلباً في الموقف في لحظة حرجة أثارت آلام الشاعر وأحزانه وعدم امكانية تحقيق مطلب "ابنته".

مجلة مداد الأداب • حجلة مداد الأداب

<sup>(</sup>١) الديوان: ٢٠٠٠.

وفي محاورة للشاعر "الأعشى" مع "ابنته" يتطرق الى المعنى نفسه الذي ذكره الشاعر "سلامة بن جندل" مؤكداً لهفة الإبنة وحزنها لقرب رحيل والدها وطلب شفاعة قومها وأقاربها من أنْ يمنعوه من الرحيل والانصياع لرغبتها في البقاء لكن دون جدوى لكنه يدعوها الى التصبر والدعاء والإيمان بحتمية الموت الذي يقع على البشر دون انذار قائلا:

تقولُ بنتي: وقد قرّبْت مُرتحلا يا ربّ جنّب أبي الأوصاب والوجعَا واستشفعت من سراةِ الحيّ ذا شرف فقد عصاها ابوها والذي شَفعا مهلاً بُنيّ فإن المرع يبعثُه هَم إذا خالطَ الحيزوم والضّلَعَا عليكِ مثلُ الذي صلّيةِ فاغتمضي يوماً فإنَّ لجنب المرع مضطجعا واستخبري قافِلَ الرّكبان وانتظري أوبَ المُسافر إن ريثاً وإنْ سرعا(۱)

ويخاطب الشاعر "الأعشى" ابنته بمنتهى اللين ورقة القول ليهديء روعها ويسكن خوفها بتذكيرها بقصة "زرقاء اليمامة" اذ غاب عنها أخوها، حين رحل يلتمس عون "حسان"، فظلت تترقب عودته في شوق وأمل بنظرات ملؤها الجزع والاشفاق. فالشاعر هنا يبث في نفس "ابنته" التفاؤل والأمل بعودة الغائب وعدم التشاؤم فيقول:

كوني كمثل التي إذ غاب وافدها أهدت له من بعيد نظرة جزعا(٢)
ويرسم الشاعر "الحطيئة" مشهداً تتحرك منه الأحداث في
صحراء موحشة قاسية تتجسد فيها ملامح الابداع الشعري والتركيز على
الحالة النفسية التي فرضتها الحالة الاجتماعية على شخوص الحدث بقوله:

وطاوي ثلاث عاصب البطن مرمل بتيهاء لم يعرف بها ساكن رسما أخي جفوة فيه من الإنس وحشة يرى البؤس فيها من شراسته نُعمى

مجلم مداد الآداب حسيس العدد الثاني

<sup>(</sup>١) الديوان: ١٠١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٠٣.

وأفردَ في شيعْب عجوزاً إزاءها ثلاثة أشباح تخالهُمُ بَهْما حفاةً عراةً ما اغتذوا خبز ملَّة ولا عرفوا للبُرِّ مُذْ خُلفوا طعما رأى شبحاً وسنط الظلم فراعه فلما بدا ضيفاً تسوَّر واهتما(١)

في تلك البيداء الموحشة يشتد قلق "الحطيئة" الجائع لحظة اكتشف انه حيال ضيف كان يحسبه شبحاً وسط الظلام فيعصف به الألم ازاء زوجته العجوز وأولاده الثلاثة والحرج الذي اصابه لحظة رؤية الضيف فنجده أمام ثنائية متناقضة هي الفقر المدقع ونزول الضيف طالبا القرى والخروج من هذا المأزق النفسى المؤلم صعب للغاية في عرف اجتماعي يفرض اشباع الجائع واكرام الضيف. وكانت أولى خطوة اقتضتها الأعراف الاجتماعية الاهتمام بهذا الضيف بعد زوال الخوف والرعب الذي أصابه بعد أنْ تيقن بأنّ القادم ضيف الأشبح مخيف فجاءت الكلمات " رأى شبحاً، راعه، بدا ضيفا، تسوّر، اهتما " متناسقة المعنى والدلالة لتؤطر مجرى الحدث والحوار الذي جرى بينه وبين ابنه الذي عرض على أبيه أنْ يذبحه ويقدم لحمه كرماً للضيف فبقول:

وقال ابنه لما رآهُ بحيرة أيا أبتِ اذبحنى ويسلّر له طُعْما

ولا تعتذر بالعُدم علّ الذي طرا يظن لنا مالاً فيوسعنا ذمّا وقال: هيا رباه ضيف ولاقرى بحقك لا تحرمه تاالليلة اللحما(١)

فالحوار الذي جرى بين "الحطيئة" و "ابنه" يكشف لنا ذروة السمو الانساني النبيل الذي يرتقى بالنفس الانسانية الى أسمى مدارج الابداع والرفعة وعمق القيم الاجتماعية الأصيلة، فالتضحية بالنفس من اجل الحفاظ على الذات العربية المليئة بالقيم والمبادىء التي توارثها الأبناء عن الآباء

العدد الثاني مجلمة مداد الآداب 🗻

<sup>(</sup>١) الديوان: ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٣٩٧.

نحن الآن أمام ولد جائع يقدم نفسه قرباناً لكرامة أبيه في مشهد نفسي يبعث التوتر والألم في نفس المتلقى والمتتبع لأحداث هذه القصة، في مشهد يتجلى فيه الصفاء النفسى والشفافية الروحية النبيلة بعيداً عن السرد المطول وهذه هي قمة البلاغة وايصال المعاني بأقل قدر من الألفاظ وحوار موجز يؤدي غرضه ومعناه يأخذنا في سمو انساني رائع تتجلى فيه النفس الانسانية بأبهي صورها. أن الحوار الذي اتخذه الشاعر وسيلة لتوصيل احساسه بالألم وعمق الأسى ليكون الهدف منه التأثير في المتلقى.

## ٥. الحوارمع الجماد:

في قصائد الشعراء في عصر ما قبل الأسلام نجدهم يتحاورون مع الجماد. وهذا الشاعر "امرؤ القيس" يحاور الليل فيقول:

وليل كموج البحر أرخى سدوله على بأنواع الهموم ليبتلي فقلتُ له لما تمطَّى بصُلْبه وأردفَ أعجازاً وناءَ بكلكِل ألا أيّها الليلُ الطويلُ ألا انجل بصبح وما الأصباحُ فيكَ بأمثل فيالك من ليل كأنَّ نجومَهُ بكلِّ مُغار الفَتْل شدت بيذبُل كأنَّ الثريّا عُلقَّت في مصامِها بأمراس كتّان الى صبِّ جَنَدل(١)

فالحوار مع الليل هنا يأخذ شكلاً آخر، فهو حوار أحادي الجانب، ان الشاعر يحاور جماداً اصماً لايعي، فالليل قد جاوز مداه في الطول والامتداد وهذا يعنى تكثيف الهموم والأحزان وامتدادها بالنسبة لشاعرنا المتألم الذي أرهقته الأحزان فبدا الليل طويلا ممتدا لانهاية له كالبحر الهادر وكالجمل الذي يتمطى بصلبه وينوء بكلكله ليلقى بالهموم المضنية على صدر الشاعر ، وياله من ليل طويل تفاقمت فيه الآلام.

<sup>(</sup>١) الديوان: ١٨.

فقد توقفت النجوم عن سيرها كأنما ربطت بحبال محكمة الفتل الى صخور ضخمة ثابتة مما يعكس مدى القلق والتوتر النفسي الذي كان يطبق الشاعر اثناء ليله الطويل، لذلك يتمنى الشاعر زوال الليل ويترقب مجيء النهار ليحمل له الأماني والأمال العذبة، فالشاعر يحاور ليله الطويل وبطلب منه الانجلاء والكشف ليتخلص من عبء ثقيل يرزح فوق كاهله، والحوار هنا يجمع بين الحسي والايحائي فبتجربة شعورية واحدة تصبح كأنها كيان عضوي واحد اسبغ عليها الشاعر موقفاً انسانياً رائعاً واحساساً ذاتياً صادقاً وكأنه يحاور انساناً ليرأف به. فالشاعر هنا يحاول أنسنة الجماد والتكلم معه في صورة عاطفية تعكس صدق التجربة الشعورية للشاعر. فالتوسل والاستغاثة لمستبد قد طغى بحكمه على الشاعر ليكون شريكاً في الظلم يبدو الشاعر أمام حاكمه مذعناً وهو غير آبه، كما ان البحر الطويل الذي اختاره الشاعر لقصيدته قد شارك هو الآخر في طول مأساته وتتابع الذي اختاره الشاعر الصائدة وتناغم هو الآخر ليلائم عاطفة الشاعر الحزينة.

ويخاطب الشاعر "المهلهل بن ربيعة" طلله الذي عفا واندثر ولم يبق منه سوى الأوتاد والأثافي فغدا خرباً لاحياة فيه مما أجبر أهله على الارتحال فيقول:

هل عرفت الغداة من أطلال يستبين الحليم فيها رسوماً قد رآها وأهلها أهل صدق فسألت الديار: هل من أنيس ما بها غير أشعث الرأس فرد

رَهْنُ ريحٍ وديمةٍ وعِزالِ دارساتٍ كصنعة العُمّالِ لا يُريدونَ نيّة الارتحالِ فتصادمت وهيجّت بلبالي وأوار قُددن مِن مِن أحوال (١)

العدد الثاني

<sup>(</sup>١) المهلهل بن ربيعة التغلبي، حياته وشعره: ٣٠١.

ان حوار الشاعر "المهلهل بن ربيعة" مع طلله يعكس الحالة النفسية التي يمر بها الشاعر بعد مقتل أخيه، فالديار صماء لاتجيب تهيج الأسى في نفسه لكنها تنطق بصورة غير مباشرة بانها قد كانت صورة من صور الماضي السعيد المفقود حافلة بالامجاد، ولأن الماضي المندثر لاينبعث من جديد فالشاعر يهوي في معاقل اليأس والحرمان ويطالعنا بحوار الطائل منه يبعث على اليأس فالحلم لايستحيل الى حقيقة والزمن لايعود الى الوراء ويبقى الشاعر مترجحا بين الأمل واليأس في لحظة الالهام والتخيل يستشرف من خلال حواره مع الطلل الأصم فردوسه المفقود وعالم الذكريات الجميلة فالطلل عند الشاعر الجاهلي جزء لايتجزأ من حياته وهو الحياة نفسها، فهو يذكره بعالم الصبا ونقطة انطلاق تربط الماضي بالحاضر كما انه يمثل الصراع الدائم بين الحياة والموت وهذا نراه يتجسد واضحا في معلقة "امرىء القيس" التي يقول في مطلعها:

> الأعِمْ صباحاً أيّها الطللُ البالي وهل يعِمَنْ إلاّ سعيدٌ مُخلَّدٌ وهل يعمَنْ من كان أحدَثُ عهدِه ديارٌ لسلمي عافياتُ بندي خال وتُحسبُ سلمي لا تنزالُ كعهدنا

وهل يعمن من كان في العُصئر الخالي قليل الهموم ما يبيت بأوجال ثلاثين شهراً في ثلاثة أحوال ألح عليها كل أسحم هطال وتحسنبُ سلمى لا تزال ترى طلا من الوحش أو بيضا بميثاء محلل بوادي الخزامي او على رس او عال ليالى سلمى اذ تُريكَ منصَّباً وجيداً كجيدِ الرِّئم ليسَ بمعطال (١)

هنا يقف الشاعر أمام تلك الاطلال الدارسة ويبدأ بتحيتها ويطلب لها السلامة لكنها تأبي الجواب؛ لأنَّ أهلها رحلوا عنها وآلت الى الخراب والفناء بعد أنْ كانت عامرة بهم ترفل بالحياة والحيوية وما بقى منها سوى

<sup>(</sup>١) الديوان: ٢٧.

الاحزان والآلام لأنها أصبحت مقفرة لاحياة فيها.. وبعد هذا المشهد الدرامي الحزين يركن الشاعر الى الحديث عن الفناء فيقول: وهل يسعد بالنعيم الا من كان مخلدا لايلحقه الموت الذي هو سنة الحياة ونهاية الانسان التي لابد لها أنْ تأتى.

فالزمن كفيل بفناء أي شيء كما فعل بتلك الديار الدارسة التي كانت تزهو بأهلها وساكنيها، فالأمطار قد فعلت فعلها وأصبحت قوة تدميرية مسببة في تغيير معالم تلك الديار ولكن الشاعر الإستسلم لهذا الفناء القاتل، فالمطر الذي كان سببا في خراب الديار هو نفسه القوة التجديدية الباعثة على الحيوية فقد جرت سيول الماء ونبت الكلأ والعشب وتجمعت الحيوانات وتوالدت وانبعثت الحياة من جديد فالمطر عامل موت وفناء كما انه عامل حياة وتجدد، فالصراع المتمثل في الحياة والموت يستحوذ على تفكير الشاعر انعكس في رؤية الطلل وما حصل فيه من دمار وخراب وعودة الى الحياة من جديد هذا هو ديدن الدهر وفعله بالأشياء على مر الأزمنة.

### ٦. الحوار مع الذات:

الذات مصدر الهواجس والقلق عند الشاعر فيحاورها ويبثها أشجانه وهمومه وهي صماء لاتجيبه، حين لايجد من يبثه همومه وشكواه بين الناس، وهذا الحوار الداخلي مع الذات انعكاس لصراع او حيرة في اتخاذ قرار ما في موقف معين. ومن تلك المحاورات التي تجري بين الشاعر وذاته قول الشاعر "أوس بن حجر" في رثاء "فضالة بن كلدة" فيقول:

> أيتها النفسُ أجملي جَزَعَا الألمعيُّ الذي يظنُّ لك الظُّن َ

إنَّ الذي تحذرينَ قد وَقَعَا إنَّ الذي جمع السَّماحةُ وألذُّ جدةً والحزمَ والقوى جُمَعَا كأنْ قَدْ رأى ورَقَدْ سَمَعا(١)

العدد الثاني

مجلمة مداد الآداب 🔸

<sup>(</sup>١) الديوان: ٥٣.

ويعد هذا الحوار مع الذات وسيلة للتعزية والتأسي لفقد شخصية عظيمة لها وزنها عند الشاعر تعد من أشراف العرب الذين يجمعون كل الصفات التي تؤهلهم لنيل السيادة والشرف مثل الكرم والشجاعة وكثير من الصفات التي يعتد بها العرب في الجاهلية، فالشاعر يحاور ذاته ويدعوها للتصبر وعدم الجزع؛ لأنَّ الموت واقع لامحالة، ولايفيد الحذر اذا وقع المحذور.

وتحاور الشاعرة "الخنساء" بانها لن تذوق طعم الراحة ابداً بعد فقد أخيها "صخر" ولن تستريح الاحين ترفع صوتها بالبكاء والنواح حزناً عليه وحتى لو انها شربت ماءً قراحاًفان ذلك لن يطفي ما في فؤادها من حرقة وحزن، لأن فؤادها لم يبلل بريق من شدة حرارته فتقول:

لا تخل ْ أنَّ عَلَى لَقِيتُ رُواحا بعد صخر حتى أبينَ نِوَاحا لا تخالي أنَّ عند سيتُ ولا بُل َ فَوَادي ولو شربتُ القَرَاحا وقَ عظمي وهاضَ منَّ جَناحي هُلْكُ صخر فما أطيق برَاحا(١)

ان هذا الحوار مع النفس يمثل نوعا من الفراغ الذي تركه "صخر" في نفس الشاعرة بعد ان فارق الدنيا، فهي لاننسى مصاب أخيها ما حييت، فنفسها هي أقرب اليها تحاورها وتسائلها. فالذات اصدق شيء بالنسبة للشاعرة فهي التي تعرف مصدر الحزن والاسى والقلق الذي ينتابها ولهذا البعد النفسي وما يحمل من دلالات تعبيرية ألهمت الشاعرة نوعاً من التعزية بهذا المصاب الجلل بعد القلق الذي عاشته " لأن القلق ظاهرة لها علاقة بالنفس الانسانية في شتى حالاتها ويأخذ التعبير عنها كثير من الأشكال، ومنها الفن عامة والشعر خاصة (۱)".

<sup>(</sup>١) ديوان الخنساء: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) آليات الخطاب النقدي العربي الحديث في مقاربة الشعر الجاهلي: ١٠٩.

ولتزايد حالة القلق عند الشاعرة أثر كبير في حالة الابداع الشعري عندها بعد أن أصبح القلق من حالة الفقد مرتكزاً اساسياً للتنامي العاطفي والكبت النفسي والحزن السرمدي الذي لايفارقها "فالقلق هو الشرط الأساسي للابداع الفكري والفني، والسمو الشخصي والتضحية، وبكل ماهو فائق في التأريخ البشري والرغبة في ازالة القلق انما تعني الرغبة في ازالة العاطفة التي هي رمز الحرية والقوة البشرية وميزة الإنسان على كل ماعداه من المخلوقات (۱)".

ويحاور الشاعر " أبو ذؤيب الهذلي" زوجته "أميمة" وبتقاسم معها أحزانه التي ترجمها لوعة وحسرة وبكاءً فنراه يقول في مطلع رثائه:

أمِنَ المنونِ وريبها تتوجّع والدهر ليسَ بمعتب مَن يجزع قالت اميمة ما لجسمك شاحباً منذ ابتذلت ومثل مالك ينفع (١)

ويكشف الحوار بين الشاعر وزوجته "أميمة" عمق الأسى وعظم المصيبة أثر فقدان بنيهم الخمسة، وبعد ذلك التساؤل مع زوجته عن حاله التي تغيرت من كثر البكاء وعينه التي جفاها النوم فيجيبها قائلا:

فاجبتها أنَّ ما لجسمي أنَّهُ أودى بني من البلادِ وودعوا أودى بني من البلادِ وودعوا أودى بني واعقبوني حسرةً لا تقلع (٣)

ويرى الشاعر ان البكاء من السفه، فهو لاينفع وهو هنا لايريد أنْ يفني دموعه عليهم بل ان ذكراهم خالدة في نفسه لايستطيع نسيانهم لعظم المصيبة وألم الفقد وعينه من بعدهم تنزف دماً لا دمعاً وكأنها فقئت بشوك فأوجعها وآلمها وهذا نتيجة حزنه وأساه على أولاده فيقول:

مجلة مداد الأداب حالعدد الثاني

<sup>(</sup>١) آليات الخطاب النقدي العربي الحديث في مقاربة الشعر الجاهلي: ١١٠٠.

<sup>(</sup>٢) شرح أشعار الهذليين: ج١: ٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج١: ٥

ولقد أرى أنّ البكاءَ سفاهةً فالعينُ بعدهُمُ كأنَّ حداقُها

ولسوف يولع بالبكي من يفجع سُمُلِتٌ بِشُوكِ فَهِي عُورٌ تدمعُ(١)

ضمن هذا المنظور فالنص قد اكتسى بابعاد مأساوية تغلف النص بأكمله وتضفى عليه مسحة من ظلال الحزن والتمزق والأسى لكنه لايخلو من حالات التأمل الإنساني في حتمية الوجود وارادته الممتدة على سائر البشر، فالشاعر لايجد متنفسا سوى البكاء والتفجع على الرغم من انه يرى في هذا البكاء سفاهة لانه لاينفع فالمحذور قد وقع لكن عاطفة الشاعر أبت عليه الا البكاء الذي لاطائل منه.

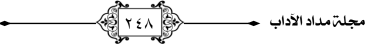
ويحاور الشاعر "النابغة الذبياني" نفسه فيقول:

أقولَ والنجمُ قد مالت أواخرُهُ إلى المغيب تبَّينْ نظرة حار ألمحة من سنا برق رأى بصري أم وجه نعم بدا لي أم سنا نار بل وجه نُعْم بدا والليل معتكر فلاح من بين أبواب وأستار (٢)

العدد الثاني

فالنابغة يسأل نفسه هل ما رآه سنا برق، ام وجه "نُعْم" حبيبته في هذا الليل البهيم وقد مال النجم الى المغيب، فهو في شك من أمره في حقيقة هذا البريق النوراني الذي ألهب بصره بسناه، ان هذه الصورة من عدم اليقينية تعكس رغبة الشاعر في استحضار حبيبته لرؤيتها بصورتها الملائكية وكأنه قديس يتطلع الى شيء مقدس قد رسم بعناية في حالة التضرع والخشوع ثم تجيبه ذاته بان مارأى حقيقة لاخيال. وهذا دليل واضح على حضور الحبيبة في ذهنه وتفكيره وتؤكد قدرته على ترتيب ذاكرته ليعطى الصورة تشخيصا واضحاً يخدم الحدث بأدق تفاصيله وجزئياته.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٢٠٣.



<sup>(</sup>١) شرح أشعار الهذليين: ج١: ١١

ويبقى الحوار مؤهلا للكشف عن دلالات نفسية تدعو للتأمل والدراسة تمنح المتأمل قدرة على استجلاء الحدث بكل صيغه وموضوعاته كما انه يعد معيارا لاستخلاص تجربة الشاعر وقدرته الابداعية في القصيدة، فضلا عن اتاحة الفرصة للمتلقى في متابعة الحدث واستيعابه وانشداده التام للبحث عن رؤية الشاعر من خلال النمط الحواري الذي يقدمه. فالحوار وسيلة مهمة لتوصيل احساس الشاعر وافكاره الى المتلقى بهدف التأثير فيه فقد جاء مختلفا تبعا لاختلاف الحدث والتجربة التي يمر بها الشاعر.

ويلجأ الشاعر "امرؤ القيس" الى حوار مع ذاته نتيجة للصراع النفسي الذي يعانيه فيخاطب نفسه بعد أنْ ألم بها الشوق حيث وصل الى ذروة الحزن لبعد الحبيبة "سليمي" عنه بعد ارتحالها فيقول:

سَمَا لَكَ شُوقً بعدما كان اقصرا وحلَّت سُليمي بطن قو فعُرعَرَا كنانية بانت وفي الصدر ودها مجاورة غسان والحي يعمرا بعينيَّ ظعنُ الحيِّ لما تحملُوا لدى جانب الأفلاج من جنب تيمرا فشبهتهم في الآل لما تكمشوا حدائق دوم أو سفينا مُقيدا(١)

يبدأ الحوار بلفظة "سما لك" وكأنه حوار مع الآخر، لكن الآخر لا وجود له وانما يمثل ذات الشاعر التي عصف بها الشوق وأحاط بها الحزن بعد رحيل الحبيبة. ويعود الى ذاته من خلال الكلمات "بعيني، فشبهتهم" ليؤكد حضور الأنا وهي الذات الحقيقية للشاعر. حيث يتجلى روعة الوصف لرحيل الحبيبة مشبها ظعنها بحدائق الدوم مرة وبالسفينة مرة اخرى وبالنخيل المغروسة في الماء ثالثة. ان تغيير المكان قد اثار اشواق الشاعر الفاترة في القرب المتأججة في البعد وهذا هو ذروة الصراع الداخلي الذي يشعر به.

<sup>(</sup>١) الديوان: ٥٦-٥٦.

#### خاتمة

وخلاصة القول تتحدد ابعاد الحوار في النص الشعري في عصر ما قبل الاسلام بسبب تأزم الصراع النفسي الذي يستبطن دواخل الشاعر ويمتلك عليه احاسيسه ومشاعره، كما يتجه الحوار للآخر انساناً او حيوناً او جماداً او نجد الشاعر يحاور نفسه حين يجد حاجة ملحة للصراع النفسي الذي ألم به من موقف او حدث. كما أنّ الشاعر يوظف اللغة خدمة للاسلوب الحواري الذي يقيمه مهيئاً لكل امكانياته الفنية واللغوية لتؤدي الغرض المطلوب وتنسجم انسجاماً تاماً مع قوة الحدث وتتابعه.

كما نلاحظ من خلال النصوص الشعرية سعي الشاعر الى بناء النص ورفده بمقومات الترتيب وتهيئة عناصر التشويق والتتابع في تغذية الصراع الدرامي.

## قائمة المصادر والمراجع:

- 1. آليات الخطاب النقدي العربي الحديث في مقاربة الشعر الجاهلي، بحث في تجليات القراءات السباقية، دراسة، د. محمد بلوحي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، (٢٠٠٤م).
- ٢. ديوان الأعشى الكبير ميمون بن قيس، شرح وتعليق د.محمد حسين،
   المطبعة النموذجية، مصر.
  - ٣. ديوان الحطيئة، تحقيق: نعمان أمين طه، مصر، (١٩٥٨م).
- دیوان الخنساء، شرحه ابو العباس أحمد بن یحیی بن سیار ثعلب الشیبانی النحوی (ت ۲۹۱ هـ)، حققه: د. أنور أبو سویلم، دار عمار، ط۱، (۱٤۰۹ هـ / ۱۹۸۸م).
- دیوان امريء القیس، تحقیق: محمد أبو الفضل ابراهیم، دار المعارف بمصر، ط۳، (۱۹۲۹م).
- ۲. دیوان أوس بن حجر، تحقیق وشرح: د. محمد یوسف نجم، دار
   صادر، بیروت، ط۳، (۱۹۷۹م).
- ديوان سحيم عبد بني الحسحاس، تحقيق عبد العزيز الميمني، نسخة مصورة عن دار الكتب المصرية، (١٣٦٩ هـ / ١٩٥٠م).
- ٨. ديوان سلامة بن جندل، تحقيق: فخر الدين قباوة، توزيع المكتبة العربية في حلب، ط١، (١٩٦٨م).
- ٩. ديوان شعر الملتمس الضبعي، رواية الأشرم، وابي عبيدة عن الأصمعي، تحقيق وشرح: حسن كامل الصيرفي، معهد المخطوطات العربية، (١٩٧٠م).
- ۱۰. ديوان طرفة بن العبد، شرح الاديب يوسف الأعلم الشنتمري، وقد اعتنى بتصحيحه ونقله الى اللغة الفرنسية: مكس سلفسون، طبع في مدينة شالون بمطبعة برطرند، (۱۹۰۰م).

- ١١. ديوان عامر بن الطفيل العامري، بشرح أبي بكر محمد بن القاسم الأنباري.
- 11. ديوان عمرو بن معد يكرب الزبيدي، صنعة: هاشم الطعان، وزارة الأعلام، بغداد، سلسلة التراث العربي، رقم (١١).
- ۱۳. ديوان عنترة، تحقيق: محمد سعيد مولوي، المكتب الاسلامي، (۱۹۶٤م).
- ١٤. ديوان قيس بن الخطيم، تحقيق: ناصر الدين الأسد، دار صادر،
   بيروت، ط٢، (١٩٦٧م).
- ١٥. سيكولوجية الإبداع في الفن والأدب، يوسف ميخائيل أسعد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، (١٩٨٤م).
- 17. شرح أشعار الهذايين، صنعة ابي سعيد الحسن بن الحسين السكري، رؤية ابي الحسن علي بن عيسى بن علي النحوي، عن ابي بكر احمد بن محمد الحلواني بن السكري، حققه: عبد الستار احمد فراج، راجعه محمود محمد شاكر
- ۱۷. شرح ديوان لبيد بن ربيعة العامري، حققه وقدم له: د. احسان عباس، الكويت، (۱۹۶۲م).
- ۱۸. عشرة شعراء مقلون، صنعة: د. حاتم صالح الضامن، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، (۱٤۱۱هـ/ ۱۹٦۰م).
- 19. قراءة علي أبي العباس ثعلب، تحقيق: د. محمود عبد الله الجادر و د. عبد الرزاق خليفة محمود الدليمي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، (٢٠٠١م).
- ٠٢. كتاب الأمالي، أبو علي القالي، دار الجيل، بيروت، ط٢، (١٤٠٧ هـ / ١٤٠٧م).

## د. ليلي نعيم عطية الخفاجي

- ۲۱. مقالات في الشعر الجاهلي، يوسف اليوسف، دار الحقائق، بيروت،
   ط٤، (٩٨٥ م).
- 77. المهلهل بن ربيعة التغلبي \_ حياته وشعره، دراسة وتحقيق: نافع منجل شاهين الراجحي، رسالة ماجستير، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية، (١٩٨٦م).
- ٢٣. نقد النص، منهج في نقد القصيدة العربية، د. صلاح عبد الحافظ، دار المعارف، ط١، (١٩٩٣م).

